. 7 december 2025
e kkl eSIa Marcel Barnard
|e|d en Thema: Ik ben de weg, de waarheid
en het leven

Openingstekst:

Een marmeren zuil, gebouwd op zekerheid en bewijs; bevestiging van wat vastligt, uitsluitsel. Dat is de
waarheid waarnaar de wetenschap gepassioneerd op zoek is.

Hier in dit huis, en in de theologie en misschien de filosofie, speelt nog een andere waarheid. Een
waarheid als een plotselinge windvlaag die binnenvalt en alles doet trillen. Een roep die zelf niets
bereiken kan, maar wacht op ons antwoord. Een fluisterende naam die ons uitnodigt te luisteren naar
wat op ons toekomt, een advent. Een deur naar wat nog geboren moet worden.

Laten we in dit uur bevrijden wat in die naam woelt, het vrijmaken zodat het kan ademen. Laten we
het in vrijheid stellen, zodat niets de komst van wat zich aandient kan tegenhouden. Laten we de weg
banen voor een advent die nog niet vastligt, maar die verlangt om te geboren te worden.

Zo klinkt vanachter de horizon de echo van die roep:

Blijf niet staan bij wat eertijds is gebeurd,

denk niet terug aan het verleden.

Zie, Ik ga iets nieuws verrichten,

nu ontkiemt het — heb je het nog niet gemerkt?

Ik baan een weg door de woestijn,

maak rivieren in de wildernis. (Jesaja 43:18v.)

Lezing: Lucas 1, 26-38 (NVB21)

In de zesde maand zond God de engel Gabriél naar de stad Nazaret in Galilea, naar een meisje dat was
uitgehuwelijkt aan een man die Jozef heette, een afstammeling van David. Ze heette Maria en ze was
nog maagd. Gabriél ging haar huis binnen en zei: ‘Gegroet Maria, je bent begenadigd, de Heer is met
je.” Ze schrok hevig bij het horen van zijn woorden en vroeg zich af wat die begroeting te betekenen
had. Maar de engel zei tegen haar: ‘Wees niet bang, Maria, God heeft je zijn gunst geschonken. Luister,
je zult zwanger worden en een zoon baren, en je moet Hem Jezus noemen. Hij zal een groot man
worden en Zoon van de Allerhoogste worden genoemd, en God, de Heer, zal Hem de troon van zijn
vader David geven. Tot in eeuwigheid zal Hij koning zijn over het volk van Jakob, en aan zijn
koningschap zal geen einde komen.’

Maria vroeg aan de engel: ‘Hoe zal dat gebeuren? |k heb immers nog geen gemeenschap met een
man.’ De engel antwoordde: ‘De heilige Geest zal over je komen en de kracht van de Allerhoogste zal
je als een schaduw overdekken. Daarom zal het kind dat geboren wordt, heilig worden genoemd en
Zoon van God. Luister, ook je familielid Elisabet is zwanger van een zoon, ondanks haar hoge leeftijd.
Ze is nu, ook al hield men haar voor onvruchtbaar, in de zesde maand van haar zwangerschap, want
voor God is niets onmogelijk.” Maria zei: ‘De Heer wil ik dienen: laat er met mij gebeuren wat u hebt
gezegd.” Daarna liet de engel haar weer alleen.

Overweging

Waarschuwing vooraf: deze preek verkondigt de maagd Maria die zichzelf presenteert als
gehoorzame dienstmaagd van de Eeuwige. 1

Er was een tijd waarin het stralende witte licht van Gods waarheid alles op deze aarde en in dit
leven verlichtte, een tijd waarin alles in zijn verhouding tot dat ene ongebroken licht was te
herleiden: alle kennis, alles wat een mens in zijn leven overkomt, alles wat op deze aarde

Q eﬁlggnsia 2025-12-07- Ik ben de weg, de waarheid en het leven — Marcel Barnard 1



gebeurt. Das war einmal. De lichtende waarheid van de goddelijke Idee is gebroken en
uiteengevallen in een spectrum van duizenden piepkleine pixels van kleurnuances. En is
daarom onzichtbaar of in ieder geval onherkenbaar geworden. Hoe zit dat?

Wij hebben er hier natuurlijk ons handelsmerk van gemaakt dat we moderne, kritische
christenen, of liever nog: zoekers, zijn. En dat betekent onder veel meer dat alle bevindingen
van de wetenschap 606k, onverkort, gelden in de theologie. De engel zei...: Luister, Maria, je
zult zwanger worden en een zoon baren. ... Maria...: Ik heb nog geen gemeenschap met een
man. Dat verhaal is natuurlijk niet houdbaar voor de wetenschap, nee al niet voor een beetje
gezond verstand. Maar kunnen we dat over dit verhaal met enig gemak zeggen, — het geldt
veel breder. Want zo is het hele metafysische bouwwerk, het hele bovennatuurlijke denken
gesloopt. En ook God zelf is uiteindelijk niet ontkomen. God is dood, verklaarde Nietzsche en
daarmee sloeg hij de fundamenten onder de moraal en onder alle zin en betekenis weg. Tel
daarbij op dat het onderzoek naar de zogenoemde historische Jezus zo langzamerhand ook niets
nieuws meer oplevert (eindconclusie: ja, Jezus heeft echt bestaan, maar heel veel weten we er
niet van), en we staan met volkomen lege handen. Prettige kerstdagen, zou ik zeggen. Zo blijft
er van kerst niet veel meer over dan het familiediner met je schoonmoeder. (lk had overigens
een hele leuke schoonmoeder).

Maar alle moderniteit ten spijt, de religie blijkt zich hardnekkig te handhaven. Ook in moderne
of hypermoderne samenlevingen: de Verenigde Staten, Japan, Itali€, Spanje, China, India, het
Midden-Oosten, Zuid-Afrika. En ja, ook in Nederland, zij het dikwijls niet in aan de

traditionele instituties gebonden vormen. De nieuwsmedia raken er niet over uitgepraat. En tja,
wij zitten hier tenslotte vanmorgen ook weer, hé? God blijft terugkomen. En eigentijdse
theologie gaat dan ook over thema'’s als returning to God after God, terug tot God-na-de-dood-
van-God, God-after-God. Nu blijkt dat we weinig kunnen zeggen over Gods bestaan over Gods
existentie, richt de aandacht zich op Gods insistentie, op zijn of haar aanhoudendheid, blijvend
aandringen, voortdurende terugkeer. Kijk, en op dit punt was de moderniteit niet radicaal
genoeg. Die rekende wel af met van alles, met alle lange tijd vanzelfsprekende theo-logica,
maar had geen antwoord op die aanhoudendheid van God. Maar wie is dan die God-na-God?
Die vraag moeten we nu opnieuw durven stellen.

Het is bij uitstek een adventthema, God blijft komen, zonder dat we hem of haar kunnen
fixeren. Er is een roep, er is een verhaal, dat steeds terug blijft komen, zonder dat we weten
waar die roep vandaan komt, waar het verhaal zijn grond vindt in onze werkelijkheid. Het heeft
geen grond. Maar het is er. En die roep, dat verhaal, is zo vreemd, past zo niet in onze
werkelijkheid, dat we het ook niet goed kunnen plaatsen. Maar het is er. Hoe geef je woorden
aan iets wat er onmiskenbaar is, maar waarvan je niet weet waar het vandaan komt en dat ook
niet past in onze realiteit? Al in het vroege christendom hebben ze er een briljante oplossing
voor gevonden. Een oplossing in vijf woorden: geboren uit de maagd Maria.

Nee, Maria weet niet waar het vandaan komt, maar het valt niet te ontkennen dat het er is. Maar
pas nu op. Nu moet je dat niet vanuit die moderniteit verstaan, niet vanuit onze
wetenschappelijke paradigma’s verklaren, zo van ‘dat kan niet’. Dan heb je het niet begrepen
want dan heb je die roep, dat vreemde verhaal al ingekaderd in onze gangbare kaders. Kijk, er

is natuurlijk altijd wel weer ergens een Amerikaanse evangelical bioloog die erop wijst dat de

een of andere garnaal op 300 meter diepte in de zuidelijke Sargassozee ook een partenogenese
kent, een bevruchting zonder dat meneer garnaal eraan te pas komt. (Ik verzin maar wat, he?)
Maar die heeft het niet begrepen, die is in de val van de moderniteit getrapt, die wil het verhaal
kloppend maken met het moderne denken. Maar, opnieuw, het is niet radicaal genoeg. Het gaat
hier niet om logica, ook niet om theo-logica, maar om theo-poética. Niet om een dogma dat de

O elkelﬁjleenSia 2025-12-07- Ik ben de weg, de waarheid en het leven — Marcel Barnard



norm zet, maar om poézie die iets oproept, die evoceert, die openingen maakt naar het
onbekende.

Als je de oude verhalen en zelfs ook de oude theologie z4 leest, als theopoética, dan kun je ook
onbekommerd terugkeren naar die oude taal, niet als vaststaande waarheid, maar als poézie die
iets oproept, die vrijmaakt wat in dat oude woord ‘God’ woelt, die het bevrijdt zodat het kan
ademen, zodat het gaat stromen.

Precies die poétische zin, geboren uit de maagd Maria, is een prachtig voorbeeld dat openingen
maakt naar die vreemde roep, naar God: God is de onmogelijke mogelijkheid. En als je de
context van die ene poétische frase even méé hoort, het verhaal van dat meisje Maria, die nog
maagd is, van de kribbe en de herders, van de ambachtsman Jozef, van hoe het verhaal eindigt
aan een kruis, dan geeft dat ook een duidelijke zoekrichting. Het geeft een indicatie waar je
zoeken moet. Niet in de centra van de macht, niet bij de geslaagde burger, bij zoiets hulpeloos
als een net geboren of nog te verwachten baby, et cetera. Hier opent zich een andere waarheid,
een waarheid die niet past in onze werkelijkheid en ons verstaan van die werkelijkheid, een
waarheid die gaat stromen; hier baant ‘God’ zich een weg, hier wordt ‘God’ verwacht, hier
wordt straks ‘God’ geboren.

Terug naar onze vraag, naar God-na-de-dood-van-God: die God is dus zwak, weerloos, een
roep die doorgaans ten onder gaat in het kabaal en spektakel van de wereld. Een waarheid die
alles behalve robuust en stevig is. Geen marmeren zuil, maar een houten kruis. Een waarheid
die volkomen machteloos is. Die niets vermag. Een zwakke God. Een machteloze God.

Dat brengt ons bij een laatste punt. Die roep, die God vermag niets. Maar hier maakt de
christelijke traditie altijd nog een laatste stap. Het is onze verantwoordelijkheid aan die
vreemde roep te gehoorzamen. Die roep kan het zelf niet doen, die staat machteloos. Maar dan
zijn we terug bij Maria, die tegen de engel zegt: De Heer wil ik dienen: laat er met mij

gebeuren wat u hebt gezegd. Letterlijk staat er dat Maria zegt: Zie, de slavin (de dienstmaagd)
van de Heer, mij geschiede naar uw woord. |k zei het al: deze preek gaat over de maagd Maria
die zichzelf presenteert als gehoorzame dienstmaagd van de Eeuwige. Opnieuw, het gaat hier
niet over een al dan niet waar gebeurd verhaal. Ook dit is theo-poética: de geheimzinnige roep
vraagt om ons antwoord, wil werkelijkheid worden, wil vlees en bloed worden, wil incarneren,
— zoals Maria dat woord incarneert, vlees laat worden in dat kind wiens onmogelijke geboorte
uit de maagd Maria in dit verhaal wordt aangekondigd.

Zo geven wij God gestalte in deze wereld. Zo blijven we gehoorzaam aan die vreemde roep die
alles ondanks maar blijft terugkomen, die aanhoudende roep waarvan we niet weten waar hij
vandaan komt. Zo zijn wij ieder een pixeltje kleur van die ene gebroken lichtende waarheid van
voorheen, van de lichtende waarheid van die aloude idee ‘God’. En zo zijn talloze anderen op deze
aarde — gelovig, anders-gelovig of niet-gelovig — zulke pixeltjes of pixels. Die lichten

even op om meteen weer te doven, ze zijn niet te fixeren, ze liggen niet vast, ze moeten (net als
die oude waarheid) telkens weer worden gedeconstrueerd. (Doen we dat voldoende?) Het moet
blijven stromen. Om concreet te blijven, om geen dogma te worden, om poézie te blijven. Om

de God te blijven die steeds maar weer blijft aandringen en die altijd maar weer blijft
terugkomen.

1 Deze preek is gebaseerd op wat wel genoemd wordt de ‘radical theology’ van denkers zoals John D. Caputo
(Radical Hermeneutics. Repetition, Deconstruction, and the Hermeneutic Project [1987]; The Weakness of God. A
Theology of the Event [2006]), Richard Kearney (Anatheism. Returning to God after God [2010]; The Art of
Anatheism [2018, samen met Matthew Clemente, eds.]), Catherine Keller en Peter Rollins (podcasts en YouTube-
filmpjes). De kernwoorden theopoetics en God'’s insistence in deze preek komen uit deze ‘radical theology’. De
hier genoemde titels zijn slechts een, tamelijk willekeurige, selectie.

O elkelﬁjleenSia 2025-12-07- Ik ben de weg, de waarheid en het leven — Marcel Barnard



