
2025-12-21– Wanneer eindigt de nacht? – Christiane van den Berg-Seiffert 1 

 
 
 
 

 
 
 
 
Openingstekst: ‘Wanneer eindigt de nacht?’ 
De rabbi vroeg eens aan zijn leerlingen: ‘Weten jullie wanneer de nacht eindigt en de dag begint?’ 
De leerlingen dachten na over de vraag van de rabbi. Een van hen antwoordde: ‘Is dat misschien het 
moment waarop je uit de verte een hond van een schaap kunt onderscheiden?’ ‘Nee,’ zei de rabbi. 
‘Is het als je uit de verte het verschil kunt zien tussen een dadelboom en een vijgenboom?’ ‘Nee’ zei  
de rabbi. ‘Wanneer is het dan?’ vroegen de leerlingen. ‘De dag begint als je in de gezichten van de 
mensen die je tegenkomt je broeders en zusters herkent,’ antwoordde de rabbi. ‘Tot dat moment is  
de nacht nog bij ons. 
 
Lezing: Matteüs 22, 34-40 (NBV 21) 
Nadat de farizeeën hadden vernomen dat Hij de sadduceeën tot zwijgen had gebracht, kwamen ze bij 
elkaar. Om Hem op de proef te stellen vroeg een van hen, een wetgeleerde: ‘Meester, wat is het 
grootste gebod in de wet?’ Hij antwoordde: ‘Heb de Heer, uw God, lief met heel uw hart en met heel 
uw ziel en met heel uw verstand. Dat is het grootste en eerste gebod. Het tweede is daaraan gelijk: 
heb uw naaste lief als uzelf. Deze twee geboden zijn de grondslag van alles wat er in de Wet en de 
Profeten staat. 
 
Overweging  
Hoe ver is de nacht? Hoe ver? Hoe ver? 
Zo zingen wij in deze viering vandaag op de kortste dag van het jaar. Zo zingen wij in deze viering 
waarin wij de vraag naar waarheid stellen. Zo zingen wij in deze wereld waarin waarheid, waarheid in 
de zin van overeenstemmen met de realiteit, zó onvanzelfsprekend is geworden. Op een manier die in 
elk geval mijzelf nog maar vrij kortgeleden echt onvoorstelbaar leek. Zo zingen wij in een wereld 
waarin mensen de meest opzichtige leugens vertellen en daarmee wegkomen. En wereld waarin de 
vraag naar waarheid, de vraag wat nu eigenlijk wáár is, er soms gewoon niet meer toe lijkt te doen. En 
dan, maar dat is een thema waar ik vandaag verder niet op in zal gaan, dan heb ik het nog niet eens 
over al die doodenge ontwikkelingen rond deep fake enzovoort, die maken dat het ook nog eens 
steeds moeilijker wordt om waar nog van nep te onderscheiden.  
 
Als wij de nachten in onze wereld toelaten tot ons bewustzijn, onze angst voor de nacht, onze 
toekomstangst om onze aarde, dan maakt onze zorg over ons omgaan waarheid daar denk ik wel deel 
van uit. 
 
Hoe ver is de nacht? Hoe ver? Hoe ver? 
De Joodse godsdienstfilosoof Martin Buber schreef zijn hoofdwerk Ich und Du na de verschrikkingen 
van de eerste wereldoorlog. En gedurende zijn lange leven heeft hij meer diepe mensennachten 
meegemaakt.  Tegenover de vervreemding die Buber ervaart, vervreemding van mensen in een steeds 
technischer en bureaucratischer samenleving die, zoals hij later zó heeft ervaren, kan leiden tot 
ontmenselijking, stelt hij in Ich und Du een andere houding. Tegenover het voor ons overleven nodige 
objectiveren en gebruiken van ons mensen, de wereld van het ik-het zoals Buber het noemt, stelt hij 
de ontmoeting. De wereld van het ik-jij. Pas daar waar wij ontmoeten leven wij werkelijk. Pas daar zijn 
wij werkelijk mens. Hierbij is het jij-zeggen van de ontmoeting niet maakbaar. We kunnen het alleen 
ontvangen. Maar we kunnen er wel open voor staan. De ontmoeting is wil en genade ineen. Alleen dit  
 

21 december 2025 
Christiane van den Berg-Seiffert 
Thema: Wanneer eindigt de nacht? 
 



2025-12-21– Wanneer eindigt de nacht? – Christiane van den Berg-Seiffert 2 

 
ontmoeten, dit jij-zeggen, geeft ons leven zin en samenhang. En ook al kunnen wij niet altijd 
ontmoeten, als het goed is het jij-zeggen van de ontmoeting altijd wel latent aanwezig en verlangen 
wij ook in de noodzakelijke objectiverende en gebruikende wereld van het het naar het jij.  
 
En daar waar wij mensen jij-zeggen in de wereld, daar ‘werpen wij’, zoals Buber het zegt, ‘een blik op 
de zoom van het eeuwige Jij, uit alles vernemen wij een waaien van hem, in ieder Jij spreken wij het 
eeuwige Jij aan’.  
 
Buber beschrijft in Ich und Du, inmiddels ruim honderd jaar geleden, hoe zich de het-wereld steeds 
verder uitbreidt. En hoe deze steeds verder uitdijende het-wereld de mensen beangstigt zonder dat ze 
precies doorhebben wat er gebeurt. De wereld met haar instellingen wordt steeds onpersoonlijker. 
Maar in plaats van opnieuw jij te zeggen, trekken de mensen zich terug op het eigen erf van hun ik, dat 
wil zeggen, ze trekken zich terug op de ik-pool van het ik-het. Mensen trekken zich terug in hun 
binnenwereld, in hun gevoelswereld. Volgens Buber is dat een verkeerde beweging. Want gevoelens 
lijken wel persoonlijk, maar omdat gevoelens binnen ín de mens zijn, niet tússen mensen, brengen 
gevoelens geen werkelijk leven tot stand, geen relatie. Ze begeleiden de relatie, het jij-zeggen van ons 
mensen, alleen maar. Zo is bijvoorbeeld de liefde tussen twee mensen volgens Buber iets wat er 
werkelijk is, iets wat de wereld verandert. De gevoelens van verliefdheid begeleiden de liefde alleen 
maar. Wat er volgens Buber werkelijk nodig is tegenover de uitdijende het-wereld, dat is omkeer, dat 
is een hernieuwd jij-zeggen van de mensen.  
 
Ik vermoed dat we deze beweging, die Buber hier beschrijft, in onze wereld nu ook in onze omgang 
met waarheid terug kunnen zien.  
Dat wij op een gegeven moment vragen zijn gaan stellen bij een te onkritisch gebruik van het 
waarheidsbegrip van waarheid als overeenstemming, dat is terecht. Wij beseffen dat wij manieren van 
kijken objectief of wetenschappelijk noemden, zonder daarbij oog te hebben voor 
machtsverhoudingen, zonder te willen zien dat onze zogenaamd objectieve blik niet belangeloos was.  
Maar zien wij misschien daarnaast ook als het gaat om waarheid nu zo’n terugtrekkende beweging van 
mensen op het erf van hun eigen ik? Een terugtrekkende beweging naar het eigen gevoelsleven? Waar 
is, wat goed voelt? Waar is, wat mijn onderbuik zegt? Waarbij wij elke verbinding met de werkelijke 
wereld aan het kwijtraken zijn?  
 
En – de parallellie verder doortrekkend – zou het ons in onze wereld nu kunnen helpen om niet alleen 
de noodzakelijke strijd te voeren voor een vasthouden aan waarheid als overeenstemming met de 
realiteit, maar om daarnaast waarheid ook relationeler te verstaan? 
 
Buber verstaat waarheid eerder Hebreeuws dan Grieks. Niet aletheia, maar Emet. Waar is wat zich als 
betrouwbaar betoont. Waarheid heeft te maken met trouw. Met vertrouwen. Waarheid moet worden 
waargemaakt. En dat doen wij mensen door te antwoorden daar waar wij worden aangesproken. Door 
als mens te antwoorden, door als mens verantwoordelijkheid te nemen voor de ander die ons 
aanspreekt, krijgen wij een relatie met de waarheid, hebben wij deel aan de waarheid. En ik vermoed 
dat ook hier geldt: het waarheidsbegrip als ‘overeenstemming met’ is niet slecht, net zomin als de het-
wereld slecht is. Wij hebben dit waarheidsbegrip nodig. Dat beseffen wij nu als misschien nooit 
tevoren. Maar als het goed is, dan oriënteert zich dit waarheidsbegrip op de een of andere manier 
steeds opnieuw aan waarheid als betrouwbaarheid en verantwoordelijkheid. Als het goed is, verliezen 
wij in ons streven naar waarheid de ander, de relatie, nooit helemaal uit het oog.  
 
Bijvoorbeeld door bij het stellen van de vraag naar waarheid te letten op machtsverhoudingen. Door 
de vraag qui bono te stellen: wie wordt er beter van? 
 
 



2025-12-21– Wanneer eindigt de nacht? – Christiane van den Berg-Seiffert 3 

 
Deze waarheid als verantwoordelijkheid zag Buber in het chassidisme. Volgens Buber heeft geen 
andere, met het chassidisme enigszins vergelijkbare beweging zo het ‘oneindige ethos van het 
ogenblik’ verkondigt: ‘Wanneer eindigt de nacht? De nacht eindigt als je in de gezichten van de 
mensen die je tegenkomt je broeders en zusters herkent.’ 
 
In de gezichten van de mensen die je tegenkomt je broeders en zusters herkennen. Dit herkennen van 
broeders en zusters in de ander, ook in de vreemde ander, dat zien we ook terug in onze Schriftlezing 
van vandaag. Als Jezus spreekt over het grote gebod, dan citeert hij twee teksten uit de Hebreeuwse 
Bijbel. Allereerst de voor Joden zo centrale tekst uit Deuteronomium, het Schma Israël: “Hoor Israël, 
de Eeuwige is onze God; de Eeuwige alleen! Liefhebben zul je de Eeuwige, je God, met heel je hart, 
met heel je ziel en met al je macht!” (Deut. 6, 4-5) Daarnaast citeert Jezus een tekst uit het Bijbelboek 
Leviticus: “Heb je naaste lief als jezelf. Ik ben de Eeuwige.” (Lev. 19.18b)  
 
Volgens Martin Buber – en hij volgt hier de Joodse verlichtingsgeleerde Naphtali Herz Wessely – 
betekent het Hebreeuwse woord ‘kamocha’, ‘als jij’, hier niet: ‘Heb je naaste lief zoals je jezelf lief 
hebt’. Volgens hem betekent ‘kamocha’ hier eerder: ‘Die op je lijkt. Die net als jij beeld is van God.’ 
Buber vertaalt dan ook: ‘Heb je naaste lief, want hij is zoals jij.’  
‘Heb je naaste lief, want hij is zoals jij.’ Maar wie is eigenlijk mijn naaste? Het Hebreeuwse woord ‘rea’ 
kent heel verschillende betekenissen. Het kan ‘vriend’ betekenen, of ‘makker’. Maar meestal is de 
betekenis breder. Zo kan het woord ook ‘volksgenoot’ betekenen. Of nog breder ‘naaste’, of 
‘medemens’. En het woord kan in parallellie worden gebruikt met ‘vreemde’. ‘Rea’ is de mens die je in 
je leven ontmoet. De mens die op je pad komt. Bij de evangelist Lucas stelt in de tekst over het grote 
gebod een wetgeleerde Jezus de vraag ‘Wie is mijn naaste?’ En als antwoord vertelt Jezus over de 
barmhartige Samaritaan, die de man die overvallen werd door rovers ziet en die hem verzorgt. (Lc. 10, 
25-37) Deze Samaritaan, die verantwoordelijkheid neemt voor wie op zijn pad komt. En deze 
verantwoordelijkheid is ook materieel. Het liefhebben met al je macht uit het grote gebod, dat moeten 
we namelijk niet willen vergeestelijken. Liefhebben met al je macht, dat betekent ook liefhebben met 
je geld. 
 

‘De nacht eindigt als je in de gezichten van de mensen die je tegenkomt je broeders en zusters 
herkent.’  

 
Wij gaan nu naar Kerst. Maria, die ‘ja’ zei, die jij zei, toen de engel haar groette. Maria die ontvankelijk 
was voor wat, voor wie, er op haar pad kwam. Maria die antwoordde, die verantwoordelijkheid nam. 
En die zó God in onze wereld nabij heeft doen komen.  
 
En dan de geboorte van het kind in de stal. Een vluchtelingkind. De Bijbel vertelt ons van mensen die 
verantwoordelijkheid hebben genomen voor dit kind. En de traditie vult het aan. Jozef, die voor dit 
kind vader was. Mensen die een stal ter beschikking hebben gesteld toen in de herberg geen plaats 
was. De herders. De wijzen. Mensen die dit kind hebben gezien. Mensen die jij hebben gezegd tegen 
dit behoeftige kind. Mensen die verantwoordelijkheid hebben genomen. Mensen die in de ontmoeting 
met dit kind zelf zijn veranderd. Mensen die God hebben ontmoet in de ontmoeting met dit kind. God 
die mens is geworden en die bij ons heeft gewoond. 
 
Het verhaal van Jezus’ geboorte is in onze traditie misschien wel het allermooiste voorbeeld ervan dat 
wij daar, waar wij in de wereld ontmoeten, daar waar wij verantwoordelijkheid nemen en 
antwoorden, dat wij daar God zelf ontmoeten.  
 

Het Woord is mens geworden en heeft in ons midden gewoond, vol van genade en waarheid, 
en wij hebben zijn grootheid gezien, de grootheid van de enige Zoon van de Vader. (Joh. 1, 14) 

Amen 



2025-12-21– Wanneer eindigt de nacht? – Christiane van den Berg-Seiffert 4 

 
Slottekst: Romeinen 13, 8-12 (NBV 21) 
Wees elkaar niets schuldig, behalve liefde, want wie de ander liefheeft, heeft de wet vervuld. 
Want: ‘Pleeg geen overspel, pleeg geen moord, steel niet, zet uw zinnen niet op wat van een ander is’ 
– deze en alle andere geboden worden samengevat in deze ene uitspraak: ‘Heb uw naaste lief als uzelf. 
Liefde berokkent de naaste geen kwaad, dus de wet vindt zijn vervulling in de liefde. 
U kent de huidige tijd: het moment is gekomen waarop u uit de slaap moet ontwaken, want de redding 
is ons meer nabij dan toen we tot geloof kwamen. De nacht loopt ten einde, de dag nadert al. Laten 
we ons daarom ontdoen van de praktijken van de duisternis en ons omgorden met de wapens van het 
licht. 
 
 
 

Ekklesia Leiden 
Rapenburg 100 
2311GA Leiden 
www.ekklesialeiden.nl 
info@ekklesialeiden.nl 
 
 
 
 
 
 
 
 

mailto:info@ekklesialeiden.nl

