ekkleS|a 16 november 2025

. Rien Wattel
|e|den Thema: Idealisme zit in onszelf

Openingstekst:

‘Ik denk dat dit is wat we vandaag nodig hebben. Frisse beelden van deze zo mooie wereld’.
‘Van Gogh vereerde de natuur. Kijk naar Van Goghs schilderijen en je zult zien dat hij niet alleen
maar ongelukkig was. Er zijn altijd redenen om somber te zijn in het leven, maar je moet de
wereld bekijken met ogen vol vreugde.’

David Hockney

Lezing:
Matteus 5, vers 1-10 (vertaling naar Pius Drijvers en BGT)

Toen Jezus al die mensen zag, ging hij een berg op.
Daar ging hij zitten. Zijn leerlingen kwamen bij hem.
Jezus begon zijn leerlingen uitleg te geven over de nieuwe wereld.
Hij zei:

Wat een geluk

wanneer je niets te verliezen hebt,

want dan hoor je bij de wereld die we verwachten.
Wat een geluk

wanneer je niet oppervlakkig over alle ellende heen leeft,
want je zult worden getroost.

Wat een geluk

wanneer je een mild mens bent,

want voor zulke mensen is de nieuwe aarde.

Wat een geluk

wanneer je hart niet verdeeld is,

want je zult zien dat alles terecht komt,

Wat een geluk

wanneer je vrede sticht,

want dan hoor je bij dat ‘volk van God’.

Wat een geluk

wanneer je lijdt om te bereiken dat alles terecht komt,
want dan hoor je bij de wereld die we verwachten.

Overweging
Wie van u vindt zichzelf een idealist? Handen in de lucht graag.
Oké, makkelijker vraag: wie van u heeft er idealen?

Bij de voorbereiding van deze dienst begonnen we het steeds lastiger woorden te vinden. Wat is een
idealist eigenlijk? Wat is idealisme? We kwamen daarop door dit boek: Idealen. Fokke Obbema begon
voor de Volkskrant een serie interviews met ‘idealisten’, 67 in totaal. Hij wilde tegenwicht bieden aan
het gevoel van machteloosheid bij velen over klimaatverandering en een steeds maar doorgroeiend
radicaal-rechts.

O eﬁlﬂgfla 2025-11-16 —Idealisme zit in onszelf — Rien Wattel 1



Tot zijn grote verrassing ontdekte hij twee dingen: het kostte hem weinig moeite mensen te vinden die
JA zeiden op zijn vraag. Bijna iedereen zei meteen: ja! En: de 67 mens en die hij sprak vonden zich
meestal helemaal geen idealist. Ze vonden dat ze ‘gewoon’ hun werk deden. Of ze vonden zich veel
meer realist dan idealist. Bijvoorbeeld Roger Cox, de klimaatadvocaat die 1jarenlang in touw was om
Shell en de staat aan te klagen. Hij zegt in zijn interview: ‘Ik doe dit uit ndddzaak, zoals je een drenkeling
in het water achterna springt’. Je denkt er niet bij na, het méet. Hetzelfde hoorde ik feministe en
Palestina-activiste Anja Meulenbelt in een radio-interview zeggen: ‘Ik een wereldverbeteraar? Helemaal
niet, ik kan me alleen niet voorstellen dat anderen rustig kunnen gaan slapen’. Het mdet!

Daarom nam ik vanmorgen ook dit schilderij van David Hockney mee.

Als u wel eens wat vaker werk van hem hebt gezien, weet u: het zijn bijna altijd spetterende kleuren.
Hockney, nu 88 en levend in Yorkshire, ziet dat als een soort missie met zijn kunst. Kijkt u maar even
rustig naar dit schilderij en let er eens op wat u voelt. (...) Ik word er elke keer als ik ernaar kijk weer blij
van. Als wat dor was gaat weer leven, krijgt kleur, gaat bewegen, |éven. Hockney is altijd weg van de
lente. Hij vertelde van een vriend die het journaal belde om te vertellen dat hij had gezien dat de lente
vanmorgen was begonnen. ‘O dank u’, zeiden ze beleefd en deden er niks mee. Blijkbaar vinden we
ellende en bedrog belangrijker nieuws dan positief nieuws. Daarom kan Hockney het niet laten over de
lente te schilderen. Nou, bij mij werkt dat in ieder geval wel. Ik zag dit schilderij vorige maand in een
museum in Mons (Belgié) hangen en het was of m’n hart een sprongetje maakte. Zo hoopvol, zo’n
energie krijg je erdoor. Daarom moeten we, vind ik, ook veel naar kunst kijken! Leest u de citaten waar
we deze viering mee begonnen nog maar eens door, ook over Van Gogh. ‘De wereld bekijken met ogen
vol vreugde’ breng je verder. Dat is, denk ik, idealisme. Hockney berust niet bij het slechte nieuws, hij
ontkent het ook niet, het is er, maar meer zoals Roger Cox zegt. Het heeft dus te maken met hoe we
kijken. Idealisme is niet alsof je iets groots gaat doen, dat je je moet opofferen (we blijven soms
calvinisten!), iets naiefs, ‘joh, dat halen we nooit’, maar een mindset, een bijna nuchtere instelling. Wat
Cox zegt: die drenkeling achterna springen. Het enige wat je kunt doen in zo’n situatie, of als je niet kunt
zwemmen 112 bellen. We moeten idealisme dus niet te groot maken — dan strandt het in goede
bedoelingen, gewoon: met één ding beginnen.

Fokke Obbema zegt het zo: voor mij is ieder die zich inzet voor een groter geheel een idealist. En het
maakt hem blij als hij ziet hoe véél dat gebeurt, in de zorg, in het onderwijs. Mensen kijken verder dan
zichzelf. Het houdt dus niet in dat je je eigen belang laat vallen, maar dat je dat opneemt in een groter
geheel. Zo kun je ook in je gewone werk waar je misschien wel goed mee verdient idealist zijn. Of zoals
iemand die met mensen met een fysieke en geestelijke beperking werkt tegen Fokke Obbema zei: ‘zij
bezitten vaak zoveel wijsheid, ze zijn net zozeer van betekenis voor mij als ik voor hen’. En iemand die
met vluchtelingen werkt in een betaalde baan bij het COA, zei: ‘ik voel me bevoorrecht dat ik deze
mensen mag helpen, het maakt me gelukkig. ’

2025-11-16 —Idealisme zit in onszelf — Rien Wattel 2



Dat is dat grote geheel waarin je denkt. Omdat je een gevoel hebt van verbondenheid, ‘geen mens is
een eiland’.

Ik hoorde filosoof-cabaretier Tim Franssen in een interview zeggen: ‘Het gaat om het ‘wij’, we zijn
allemaal van elkaar afhankelijk, maar in de wereld van nu voel ik dat vaak niet. Toch weet ik: wij

mensen zijn de enige soort die naar onszelf kunnen kijken. Dat maakt me optimistisch: we kunnen wijzer
worden dan we zijn.” Dus onszelf overstijgen.

Daarom koos ik vanmorgen voor die bijbeltekst, Mattelis 5, ‘De zaligsprekingen’ zeiden we vroeger.
Daarin proef ik zo sterk hoe Jezus het gehéél in het oog houdt. Hij heeft het niet over jouw zieleheil,
daarom begint hij zijn zaligsprekingen ook met ‘Het koninkrijk der hemelen’, voor ons vaak niet meer zo
helder, daarom ben ik zo blij met die vertaling in de Bijbel in gewone taal: ‘Gods nieuwe wereld’. Dat is
precies waar het om gaat. Dat maakt het meteen heel dards, ons alledaagse leven tussen ons in. Daarom
zie inin Jezus iemand die altijd het geheel ziet en de plek van de eenling daarin, een nieuwe wereld met
en voor al die armoezaaiers en mislukkelingen, al die nuchtere, hard geworden vissers en belasting-
inners. Daarom ben ik ervan overtuigd dat Jezus hier niet iets vaag en verhevens wil zeggen, maar iets
wat die ploeteraars, die ‘gewone mensen’ zoals de meeste van ons, met elkaar in zijn voetsporen
kunnen bereiken. Als het iets onhaalbaars was, zou Jezus dat nooit tegen hen gezegd hebben. Eugen
Drewermann zegt hierover: ‘Jezus wil ‘slechts’ beschrijven hoe mensen kunnen leven die ophouden te
vechten voor hun vermeende recht, maar die in het goede en in de genade een wijdere horizon
gevonden hebben, als mensen die ‘herschapen’ zijn. Niet wettisch, maar therapeutisch, niet
moraliserend maar bevrijdend. Als een nieuw begin — denk aam het schilderij van Hockney, ‘licht’!

Volgens mij geléd6fde Jezus in wat mensen kunnen, zoals de bijbel in feite al vanaf het begin, in het
scheppingsverhaal, vertelt: ook daar krijgt de mens een cruciale rol om dat geheel overeind te houden
en zelfs béter te maken, om orde te scheppen in de chaos, daarom moet Adam de dieren namen geven,
net zoals God zelf doet, ‘licht, sterren, zon’, zegt het verhaal: orde in de chaos.

Natuurlijk maken mensen daarna fouten, ‘de zondeval’ , Kain en Abel, maar je kunt wel weer terug naar
dat begin, het is niet weg. Het daagt ons uit om in die chaos die geest van God (van ons beginlied) weer
te voelen en ons mee te laten nemen.

Als je zo naar jezelf kijkt, is je ideaal dat je stappen zet in die richting. Die spirit zit in ons allemaal, zegt
Genesis 1, het is ons ongeschapen. En zegt Jezus met zijn 8x ‘Wat een geluk’, of ‘Op de goede weg’, zoals
een andere vertaling terecht zegt. Vandaar het thema van vanmorgen: ‘Idealisme zit in onszelf’. We
kinnen niet anders dan idealistisch handelen, als we echt mens zijn, al vinden we onszelf waarschijnlijk
helemaal geen idealist, maar meer een realist. Zo ziet Genesis 1 het ook, denk ik.

Maar: dat stappen zetten hoort er wel bij! En bondgenoten zoeken. En daar hoort ook bij: dat op onszelf
reflecteren. En ook: bedenken waarom een ander doet wat hij doet. Kijk ook eens naar de wereld door
de ogen van de ander. Leef je in in haar en zijn situatie. Niet om je daardoor te laten ontmoedigen, maar
dat grote geheel beter te kunnen zien. Waarom zijn zoveel mensen zo kwaad, zo wantrouwend?
Belangrijk aspect daarbij is ook: welke rol speel jij zelf in dat verhaal. Sta jij misschien in zijn of haar
(lente)licht? Helpt een stap opzij om meer zon door te laten? Dan wordt het beter voor ons allebei!

Als laatste nog iets belangrijks. In het boek zegt de 90-jarige Frans Wuytack, levenslang strijder tegen
sociaal onrecht en vdor vrede: ‘Ik heb niets voor elkaar gekregen, geen woonwijken gebouwd of scholen
gesticht. Maar ik heb wel aan de kant van het leven gestaan, ik heb 3deelgenomen. Die verzetsacties
hebben effect gehad op het bewustzijn van mensen’. Dat geldt misschien ook wel voor mensen die op
de A12 gaan zitten. lk geloof dat dat waar is: hebben we niet allemaal iemand, beroemd of alleen uit
onze buurt of kring, die we vaak beleven als een inspirerend voorbeeld? Martin Luther King, ‘l have a
dream’, noemen velen, of die buurvrouw die jarenlang een rondje liep met haar gehandicapte
overbuurvouw. Gewoon onopvallend, maar wel iemand die het verband tussen mensen in stand hield.

2025-11-16 —Idealisme zit in onszelf — Rien Wattel 3



Zo wil ik ook graag noemen wat Emmanuel Lévinas noemt: ‘de kleine goedheid’. Ook tactisch: ‘Serieel
idealist’ Mark Woerde zegt in zijn interview: Je kunt wel de Sahara willen vergroenen, maar pak eerst je
eigen straat eens aan. Hoe financier je dat. Hoe ga je om met de bezwaren van je buurman?’ Begin daar!

Maar die ‘kleine goedheid’ ziet Lévinas nog een graadje dieper: ze heeft te maken met ons binnenste,
onze ziel en hoe barmhartigheid daar leeft. Hij zegt: Het zijn gewone mensen, ‘simpele zielen’, die haar
verdedigen en ervoor zorgen dat ze zich telkens weer herpakt, ook al is ze volstrekt weerloos tegenover
de machten van het kwaad. Ze kan nooit een systeem worden, ze is niet te organiseren. Ze kruipt
overeind (ik vind het zd’n prachtig beeld!) zoals een platgetrapt grassprietje zich weer opricht. (Kijk naar
het bloemstuk voorin de kerk!) Ze is misschien wel ‘gek’, een ‘dwaze goedheid’, maar ze is tegelijk het
meest menselijke in de mens. Ze wint nooit, maar wordt ook nooit overwonnen!'

Wat een geluk als je z6 leeft, dan hoor je bij dat vol van idealisten.

© Rien Wattel, 16 november 2025

Slottekst:
Emmanuel Levinas (uit: Altérité et transcendance)

Het enige wat tussen alle verwording van menselijke verhoudingen levendig overeind blijft, is de kleine
goedheid van het dagelijks leven. Het zijn gewone mensen, ‘simpele zielen’ , die haar verdedigen en
ervoor zorgen dat ze zich telkens weer herpakt, ook al is ze volstrekt weerloos tegenover de machten
van het kwaad.

De kleine goedheid kruipt overeind, zoals een platgetrapt grassprietje zich weer opricht. Ze is misschien
wel ‘gek’, een ‘dwaze goedheid’, maar ze is tegelijk het meest menselijke in de mens.

Ze wint nooit, maar wordt ook nooit overwonnen!

Ekklesia Leiden
Rapenburg 100
2311GA Leiden
www.ekklesialeiden.nl
info@ekklesialeiden.nl

2025-11-16 —Idealisme zit in onszelf — Rien Wattel 4


mailto:info@ekklesialeiden.nl

